
 
 
 
 
 
 

 
44 

 

لقانون المدني في  التوفيق بين احكام الشريعة الاسلامية ومبادئ ا
  الخاصة  تنظيم العلاقات 

ᢝ  1م.م. اسامة حسن هᗫᖔدي
ᡧᣍساᛳدالله عمر احمد النᘘ2م.م. ع 

  قسم اقتصادᘌات ادارة الاسᙬثمار والاعمال ͭ جامعة النهᗫᖁن ͭ ᛿لᘭة اقتصادᘌات الاعمال 1
2 ͭ  ة العلوم الاسلامية/ قسم الشريعة كلي  جامعة سامراء

ossama.hassan@nahrainuniv.edu.iq  
Abdullah.o.ahmed@uosamarra.edu.iq  

  
.ʝʳلʸال  ʦॽʤʻʱل ʙʽحʨجعي الʛʺار الʡلة الإȄʨʡ ونʛق Ȑʙة على مॽعة الإسلامȄʛʷال ʗّلʣ

الأحȞام   ʧم مʱؔاملة  مʨʤʻمة  إلى  مʙʻʱʶةً  الإسلامॽة،  الʺʱʳʺعات  في  الʵاصة  العلاقات 
الفقهॽة الʱي تʙʺʱʶ شʛعʱʽها مʧ القʛآن الʦȄʛؔ والʻʶة الȄʨʰʻة، وما تفʛّع عʻهʺا مʧ اجʱهادات  

ʨل العالʦ الإسلامي في مʛحلة الʙʴʱيʘ القانʨني، ولا سॽʺا Ǽعʙ الʱأثʛ  فقهॽة رصʻʽة. ومع دخ
Ǽالقʨانʧʽ الʨضॽɻة الغॽȃʛة في أعقاب الاسʱعʺار، بʛزت الʴاجة إلى إعادة الʛʤʻ في ॽɿॽؗة 
  ʛʸالع ومʢʱلॼات  الॽɺʛʷة  الأصالة   ʧʽب  Șʽفʨʱال  ʧʺʹǽ Ǽʺا  الʵاصة،  العلاقات   ʦॽʤʻت

.ʘيʙʴن   الʙʺن الʨإن القان ʦॽʤʻعى إلى تʶǽ ،ضعيʨع الȄʛʷʱر الʨز صʛأب ʙصفه أحʨي، ب
العلاقات الʵاصة بʧʽ الأفʛاد على أساس مʧ العʙالة والʺʶاواة، مʙًʻʱʶا إلى قʨاعʙ مʛʳدة  
 ʧم ʛʽʲؗ في ،ʙاعʨه القʚأن ه ʛʽغ .ȑادʸʱاعي والاقʺʱار الاجʛقʱالاس Șʽقʴف إلى تʙته

تʢʻلȘ مʧ فلʶفة ديॽʻة وأخلاॽʀة مʜʽʺʱة، ما    الأحॽان، قʙ تॼʱايʧ مع الأحȞام الॽɺʛʷة الʱي
  ʛʢǽح إشȞالॽة جʨهȄʛة تʱعلǼ ȘإمȞانॽة الʨʱفȘʽ بʧʽ الʤʻامʧʽ دون الإخلال ʨʳǼهʛ أȑ مʻهʺا. 

  ʧم ʦلهʱʶة، تʻʽʳة هॽنʨي نʺاذج قانʻʰة إلى تॽة والإسلامॽȃʛول العʙال ʧم ʙيʙالع ʗهʳات ʙوق
القانʨن الʺʙني في جʨانʖ أخȐʛ، في الȄʛʷعة الإسلامॽة في Ǽعʠ الʨʳانʖ، وتʙʻʱʶ إلى  

مʴاولة لʴʱقȘʽ الʨʱازن بʧʽ الʺʛجॽɻة الʙيॽʻة والʨاقع القانʨني الʺعاصʛ. ففي حʧʽ اعʙʺʱت  



 
 
 
 
 
 

 
45 

 

دول ؗالʶعʨدǽة والʧʺॽ على الȄʛʷعة الإسلامॽة ؗʺʙʸر رئʶॽي ووحʙʽ للȄʛʷʱع، لʳأت دول 
أخȐʛ ؗالأردن ومʛʸ إلى تقʧʽʻ أحȞام الȄʛʷعة ضʺʧ إʡار القانʨن الʺʙني، مع الاسʱفادة 

وتʳʱلى مʤاهʛ الʨʱفȘʽ بʧʽ الʤʻامʧʽ في   مʧ الȃʛʳʱة الغॽȃʛة في صॽاغة القʨاعʙ القانʨنॽة.
 ʙأن الفقه الإسلامي ق ʙʳن ʘʽة، حॽنʙʺة الॽولʕʶʺة، والॽؔد، والʺلʨزها العقʛالات، أبʳة مʙع
سȘʰ القانʨن الʺʙني في وضع قʨاعʙ دॽʀقة لʦॽʤʻʱ هʚه العلاقات، مʲل قاعʙة "العقʙ شȄʛعة  

غʦʻ". وقʙ اسʱلهʦ الʺʛّʷع العȃʛي هʚه الʺʱعاقʙيʧ"، وقاعʙة "الʹʛر يʜال"، وقاعʙة "الغʛم Ǽال
ا ضʺʧ نʨʸص القانʨن الʺʙني، مع إجʛاء Ǽعʠ الʱعʙيلات الʱي تʻʱاسʖ  القʨاعʙ وأدرجه

.ʘيʙʴال القانʨني  الॽʶاق  القانʨن    مع   ȏادॼوم الإسلامॽة  الȄʛʷعة  أحȞام   ʧʽب  Șʽفʨʱال إن 
ً̋ا دॽʀقًا لʛوح  الʺʙني لا ǽُعʙ مʛʳد عʺلॽة دمج نʨʸص، بل هʨ جهʙ فȑʛؔ عʺȘʽ يʢʱلʖ فه
تʛʰز   الʨضॽɻة. ومʧ هʻا،  العʙالة   ȏادॼعة ومȄʛʷال  ʙلʺقاص واسॽʱعاǼًا   ،ʧʽامʤʻال  ʧكل م

لʨʱفȘʽ، وتʙʴيʙ مʨاʧʡ الانʳʶام والʻʱافʛ، أهʺॽة هʚا الʘʴॼ في تʶلȌॽ الʹʨء على آلॽات ا
واقʛʱاح سʰل عʺلॽة لʴʱقȘʽ الʱؔامل الȄʛʷʱعي الʴǽ ȑʚفȎ الهȄʨة الإسلامॽة وʨȄاكʖ تʨʢرات  

.ʛʸالع 

Abstract. For centuries, Islamic Sharia remained the sole reference 
framework for regulating private relations in Islamic societies, 
relying on a comprehensive system of jurisprudential rulings derived 
from the Holy Qur’an and the Prophetic Sunnah, along with the 
rigorous scholarly interpretations that stemmed from them. With the 
advent of legal modernization in the Islamic world—particularly 
following the influence of Western civil law systems in the wake of 
colonialism—the need arose to reconsider how private relations are 
regulated, in a way that reconciles religious authenticity with the 
demands of the modern age. Civil law, as one of the most prominent 
forms of codified legislation, seeks to regulate private relations 
between individuals based on principles of justice and equality, 
relying on abstract rules aimed at achieving social and economic 
stability. However, these rules often diverge from the provisions of 
Sharia, which are rooted in a distinct religious and ethical philosophy. 
This presents a fundamental challenge: how to reconcile the two 
systems without compromising the essence of either. Many Arab and 
Islamic countries have adopted hybrid legal models, drawing 
inspiration from Islamic Sharia in certain areas while relying on civil 
law in others, in an effort to strike a balance between religious 
reference and contemporary legal reality. While countries such as 



 
 
 
 
 
 

 
46 

 

Saudi Arabia and Yemen have adopted Sharia as the sole and primary 
source of legislation, others like Jordan and Egypt have codified 
Sharia provisions within the framework of civil law, benefiting from 
the Western experience in drafting legal rules. Manifestations of 
reconciliation between the two systems are evident in several 
domains, most notably contracts, property, and civil liability. Islamic 
jurisprudence had already developed precise rules for regulating these 
relations, such as the principle “contracts are the law of the 
contracting parties,” the rule “harm must be eliminated,” and the 
maxim “liability accompanies benefit.” Arab legislators drew upon 
these principles and incorporated them into civil law texts, with 
modifications suited to the modern legal context. Reconciling Islamic 
Sharia provisions with civil law principles is not merely a process of 
merging texts; it is a profound intellectual endeavor that requires a 
deep understanding of the spirit of both systems, and a grasp of the 
objectives of Sharia and the principles of codified justice. Hence, the 
importance of this research lies in shedding light on the mechanisms 
of reconciliation, identifying points of harmony and divergence, and 
proposing practical approaches to achieving legislative integration 
that preserves Islamic identity while keeping pace with contemporary 
developments. 

  : الʖʲॺأهॻʸة 
تॼʻع أهʺॽة هʚا الʘʴॼ مʨؗ ʧنه يʻʱاول قʹॽة مʨʴرȄة في الفʛؔ القانʨني العȃʛي والإسلامي، وهي  
كॽɿॽة الʺʨاءمة بʧʽ الʺʛجॽɻة الʙيॽʻة الʺʲʺʱلة في الȄʛʷعة الإسلامॽة، وʧʽȃ القʨاعʙ الʨضॽɻة الʱي ǽقʨم 

الʴفاȍ على الهȄʨة الʙيॽʻة مʧ    علʽها القانʨن الʺʙني. فالʺʱʳʺعات الإسلامॽة الʨʽم تʨاجه تǽًʙʴا مʜدوجًا:
  جهة، ومʨاكॼة الʨʢʱرات القانʨنॽة العالʺॽة مʧ جهة أخȐʛ. ومʧ هʻا، فإن هʚا الʶǽ ʘʴॼعى إلى: 

  إبʛاز قʙرة الȄʛʷعة الإسلامॽة على تʦॽʤʻ العلاقات الʵاصة وفقًا لʺॼادȏ العʙالة والإنʸاف.  -
تʴلʽل مȐʙ تʨافȘ أو تعارض أحȞام الȄʛʷعة مع الʺॼادȏ الʺʙنॽة الʙʴيʲة، وتقʦǽʙ نʺاذج عʺلॽة   -

  للʱؔامل بʻʽهʺا. 
- .ʛʸات العॼلʢʱʺǼ ة دون الإخلالॽʻيʙة والॽɾقاʲة الॽصʨʸʵاعي الʛي تʱال ʧʽʻقʱد الʨجه ʦدع  

:ʖʲॺلة الȜʵم  
  تʲʺʱل مȞʷلة الʘʴॼ في الʶʱاؤل الʱالي:   



 
 
 
 
 
 

 
47 

 

  ʦॽʤʻني في تʙʺن الʨالقان ȏادॼة ومॽعة الإسلامȄʛʷام الȞأح ʧʽب Șʽفʨʱال ʧȞʺǽ Ȑʙم ȑإلى أ
  العلاقات الʵاصة، دون أن يʕدȑ ذلʥ إلى تʻاقʠ تȄʛʷعي أو خلل في الȘʽʰʢʱ؟

  وتʱفʛع عʧ هʚه الʺȞʷلة عʙة إشȞالॽات فॽɺʛة، مʻها: 
  هل تʱعارض الʺॼادȏ الʺʙنॽة، مʲل حȄʛة الʱعاقʙ والʺʶاواة، مع Ǽعʠ الأحȞام الفقهॽة؟ -
ما مȐʙ قʙرة الʺʛّʷع العȃʛي على صॽاغة قʨانʧʽ مʙنॽة تʱʶلهʦ مʧ الȄʛʷعة دون أن تʨؔن مʛʳد نʶخ    -

 فقهي؟

꾅وأدواته ʖʲॺمʹهج ال 

، مʧ خلال الʺقارنة بʧʽ الأسʝ الȄʛʤʻة والॽʰʢʱقات  الʺʻهج الʺقارن الʴʱلʽلياعʙʺʱ هʚا الʘʴॼ على  
 ʧʽاق بʛʱقاء والافʱالال  ȋنقا ʧف عʷؔال الʺʙني، بهʙف  الفقه الإسلامي والقانʨن   ʧة في ؗلٍّ مॽالعʺل

وقʙ تʦ تʴلʽل الʨʸʻص الفقهॽة والقانʨنॽة وفȘ مقارȃة   .الʤʻامʧʽ، وتʙʴيʙ مʳالات الʨʱفȘʽ الʺʺʻȞة بʻʽهʺا
ʜʽ على مقاصʙ الȄʛʷعة الإسلامॽة مʧ جهة،  ʛؗʱام، مع الʤة لؔل نȄʛؔة الفॽصʨʸʵاعي الʛة تॽʳهʻم

 Ȑʛجهة أخ ʧني مʙʺن الʨالعامة للقان ȏادॼʺوال .  
  ʘʴॼم الʙʵʱليكʺا اسʽلʴʱصفي الʨهج الʻʺاصة،    الʵل العلاقات الʲة، مॽالأساس ʦॽʂض الʺفاʛفي ع

 .ومʸادر الȄʛʷʱع، والعقʨد، والʺʕʶولॽة، مʧ أجل تʨضॽح الʵلॽɿة الȄʛʤʻة الʱي ǽقʨم علʽها ؗل نʤام
ʖʱ الفقه وأصʨله،    الʺʸادر الأصلॽة واعʙʺʱ الॼاحʘ في جʺع مادته العلʺॽة على    ؗʧة ومॽنʨاجع القانʛʺال

جانʖ    ،الʙʴيʲة الʺقارنةإلى  الأصʨل    الʙراسات   Șوف تʨثॽقها  مع  الʺʸʸʵʱة،  الأكادॽʺǽة  والأʴǼاث 
ʛز إمȞانॽة الʱؔامل .  العلʺॽة الʺʱعارف علʽها ُhازنة تʨʱة مॽʺة علȄاء رؤʻي إلى بʳهʻʺار الʡا الإʚف هʙهȄو

  .تȄʛʷعي عȃʛي إسلامي معاصʛبʧʽ الȄʛʷعة الإسلامॽة والقانʨن الʺʙني، وتʕسʝ لʨʺʻذج  

 :ʖʲॺال ʤॻʴتق  
ل مʢلȑʨʱʴǽ ʖ على (فʛعʧʽ),على الʨʴʻ الʱالي:    يʻقʦʶ هʚا الʘʴॼ إلى (مʢلʧʽʰ رئʧʽʽʶॽ)، وؗ

  المطلب الأول: الأسس النظرية للتوفيق بين الشريعة والقانون المدني 
 ʧʽنʛالق الإسلامॽة خلال  الʺʱʳʺعات  شهʙتها  الʱي  والاقʸʱادǽة  الاجʱʺاॽɺة  الʨʴʱلات   ʦʹفي خ
الʺاضʧʽʽ، بʛزت الʴاجة الʺلʴة إلى إعادة صॽاغة الʺʨʤʻمة القانʨنॽة Ǽʺا ʴǽقȘ الʨʱازن بʧʽ الأصالة  

امل ǼأحȞام الȄʛʷعة والʺعاصʛة . فقʙ وجʙت الʙول الإسلامॽة نفʶها أمام خॽارʧȄ مॼʱايʧʽʻ: إما الʥʶʺʱ الؔ



 
 
 
 
 
 

 
48 

 

 ʧرد مʨʱʶʺني الʙʺن الʨمة القانʨʤʻفي م ȋاʛʵي، أو الانʵȄروحي وتار Șʺع ʧله مʺʴا تʺǼ ،ةॽالإسلام
 ʛʲارًا ثالً̡ا أكॽز خʛعي أفȄʛʷʱاقع الʨأن ال ʛʽة. غʲيʙة حॽʺॽʤʻأدوات ت ʧها مʽا فʺǼ ،ةॽȃʛة الغȃʛʳʱال

Ȅʨعلى اله ȍفاʴال ʧʺʹǽ اʺǼ ،(ʧʽامʤʻال ʧʽب Șʽفʨʱال)ʨاءً، وهʛا وثʙًʽتعق Șʽقʴجهة، وت ʧة مॽʻيʙال ة 
. Ȑʛجهة أخ ʧة مॽنʨة القانॽالفاعل  

إن الʨʱفȘʽ بʧʽ الȄʛʷعة الإسلامॽة والقانʨن الʺʙني لا ǽُعʙ مʛʳد تقاʡع نʨʸص أو تʨافȘ شȞلي،  
  ،ʧʽامʤʻال ʧعة ؗل مॽʰʢقًا لॽʀا د ً̋ بل هʨ عʺلॽة فȄʛؔة عʺॽقة تʙʻʱʶ إلى أسʝ نȄʛʤة مʱعʙدة، تʢʱلʖ فه

تقʨم على مقاصʙ  ومقاصʙهʺا، ومʻهʱʽʳهʺا في معالʳة العلاقات الʵاصة. فالȄʛʷعة الإسلامॽة، الʱي  
كلॽة مʲل حفȎ الʻفʝ والʺال والعقل والʙيʧ، تʛʤʻ إلى العلاقات الʵاصة مʧ زاوȄة أخلاॽʀة واجʱʺاॽɺة، 
 Șلʢʻدة تʛʳم ʙاعʨعلى ق ʙʺʱعॽɾ ،نيʙʺن الʨة. أما القانʻʶʴة الॽʻة والǽʙعاقʱالة الʙشأن الع ʧوتُعلي م

على العلاقات   ʦॽʤʻت إلى  وتʶعى  الإرادة،  سلʢان  مʙʰأ   ʧوالʹʺانات   م الȞʷلॽة  الʺʶاواة   ʧم أساس 
  القانʨنॽة .

  ʧʽب ة)  ʛؗʱʷʺال  ʙالʺقاصǼ (الاعʛʱاف  في   ʧʺȞǽ  Șʽفʨʱلل الأول   ȑʛʤʻال الأساس  فإن  هʻا،   ʧوم
وȂن    ،ȏادॼʺال فهʚه  الʺعاملات.  في  الاسʱقʛار  الʹʛر، وضʺان  العʙالة، مʻع   Șʽقʴت مʲل   ،ʧʽامʤʻال

ʽاني، فʲها. أما الأساس الʽاء علʻʰال ʧȞʺǽ ة ʛؗʱʷة مॽل أرضʲʺها، إلا أنها تʱاغॽفي ص ʗلفʱل في  اخʲʺʱ
الʺʚاهʖ والاجʱهادات، مʺا ʶǽʺح  تعʙد  الإسلامॽة مʧ خلال  الȄʛʷعة  تʴॽʱها  الʱي  الفقهॽة)  (الʺʛونة 

  بʅॽʽؔʱ الأحȞام الॽɺʛʷة Ǽʺا يʻʱاسʖ مع الʨاقع القانʨني الʙʴيʘ دون الإخلال ʨʳǼهʛ الʨʸʻص. 
وȄُʹاف إلى ذلʥ (الʢاǼع الʱؔاملي) الʧȞʺǽ ȑʚ أن يǼ ʦʶʱه القانʨن الʺʙني حʙʺʱʶǽُ ʧʽ مʧ روح 
أو "لا  "الʹʛر يʜال"  العȃʛي، حʱʶǽ ʧʽلهʦ مʧ قʨاعʙ مʲل  فالʺʛّʷع   .Ȍصها فقʨʸن ʧعة، لا مȄʛʷال

ɻȄʛʷفة تʶني فلʙʺن الʨخل في القانʙُبل ي ،ʖʶʴا فॽًا فقه ً̋ Ȟح ʝॼʱقǽ ار"، لاʛر ولا ضʛض ʙعǼ ة ذاتॽ
  أخلاقي واجʱʺاعي، تُʹفي على الʟʻ القانʨني Ǽعʙًا إنʶانॽًا يʳʱاوز الʨʺʳد الʸʻي. 

إن هʚا الʺʶǽ ʘʴॼعى إلى اسʷؔʱاف هʚه الأسʝ الȄʛʤʻة، وتʴلʽل مȐʙ قابلʱʽها للȘʽʰʢʱ في الʨاقع  
الالʱقاء    ȋنقا  ʙيʙʴوت الʺʙنॽة،  والʨʸʻص  الفقهॽة   ʦॽʂالʺفا  ʧʽب مقارنة  دراسة  خلال   ʧم الȄʛʷʱعي، 

ʧʽب ʳǽʺع  مʱؔامل،  إسلامي  عȃʛي  قانʨني  نʺʨذج  أمام صॽاغة  الॼاب  ǽفʱح  Ǽʺا  الأصالة    والافʛʱاق، 
  والʙʴاثة، وʴȄقȘ العʙالة في أسʺى صʨرها. 

  مفهوم العلاقات الخاصة في الفقه الإسلامي والقانون المدني الفرع الأول:.  1.1



 
 
 
 
 
 

 
49 

 

العلاقات الʵاصة تʺʲل جʨهʛ الʱفاعل الʨʽمي بʧʽ الأفʛاد، وهي تلʥ الʛواȌǼ القانʨنॽة الʱي تʷʻأ 
 Șعلʱي لا تʱعامل الʱر الʨص ʧها مʛʽة، وغॽولʕʶʺة، الॽؔد، الʺلʨل العقʲة، مॽنʙʺاة الॽʴار الʡفي إ ʦهʻʽب

إل  الʛʤʻة   ʧايॼʱت الॽʶاق،  هʚا  في  العام.  الʤʻام  أو  الʙولة  ʶǼلʢة  الفقه  مॼاشʛة   ʧʽب العلاقات  هʚه  ى 
 ʦॽʂادر والʺفاʸʺة والॽʳهʻʺال ʘʽح ʧبل م ،ʖʶʴاف فʙالأه ʘʽح ʧم ʝॽني، لʙʺن الʨالإسلامي والقان

  الأساسॽة الʱي تȞʴʺها. 
 ʧام مȞالأح ʙʺʱ ُʁت ʘʽي وأخلاقي، حʻاصة على أساس ديʵى العلاقات الʻʰُفي الفقه الإسلامي، ت
هʚه  والاجʱهاد.  والॽʁاس  الإجʺاع   ʦث الȄʨʰʻة،  والʻʶة   ʦȄʛؔال القʛآن  أبʛزها  مقʙسة،  تॽɻȄʛʷة  مʸادر 

  ʧم جʜءًا  Ǽاعॼʱارها  إلʽها   ʛʤ تُ̒ بل  قانʨنॽة،   ȌǼروا بʨصفها   Ȍفق  ʦتُفه لا  أخلاॽʀة العلاقات  مʨʤʻمة 
 ʙل. فالعقʶʻوال ،ʧيʙوالعقل، وال ،ʝفʻالʺال، وال Ȏل حفʲعة، مȄʛʷال ʙمقاص Șʽقʴف إلى تʙة تهॽɺاʺʱواج
يُلʜم  الʜʱام شʛعي   ʨه بل   ،ʧʽفʛʡ ʧʽب اتفاق  ǽُعʙ مʛʳد  الʺʲال، لا  سʽʰل  على  الفقه الإسلامي،  في 

القانʨني الʺʱعاقʙيǼ ʧالʨفاء، وʛȄُاقʖ مʧ قʰل الله تعالى، مʺا ǽʹفي ع  ʙعॼال لॽه ʡاǼعًا روحॽًا يʳʱاوز 
  الʺʛʳد. 

ʦʤّ وفȘ قʨاعʙ فقهॽة مʛنة، تʙʻʱʶ إلى قاعʙة   ومʧ هʻا، فإن العلاقات الʵاصة في الفقه الإسلامي تُ̒
"الʻاس على شʛوʡهʦ"، وقاعʙة "لا ضʛر ولا ضʛار"، وقاعʙة "الʨفاء Ǽالعقʨد"، وغʛʽها مʧ القʨاعʙ الʱي 

Ȟʷل. ؗʺا أن الفقه الإسلامي تʛُاعي العʙالة والॽʻة الʻʶʴة، وتُعʢي الأولȄʨة لʛوح الʱعامل على حʶاب ال
ʜʽʺǽُ بʧʽ العقʨد الʱي تʢʱلʖ إرادتʧʽ، مʲل الॽʰع والإجارة، وʧʽȃ الʛʸʱفات الʱي تʻعقǼ ʙإرادة مʻفʛدة، مʲل 

  الʨقف والʚʻر، مʺا يʙل على عʺȘ الʨʸʱر الفقهي للعلاقات الʵاصة وتʨʻع صʨرها.
اغ في نʨʸص قانʨنॽة تهʙف  ُyدة تʛʳم ʙاعʨإلى ق ʙʻʱʶǽ ام وضعيʤن ʨني، فهʙʺن الʨأما القان
إلى تʦॽʤʻ العلاقات الʵاصة على أساس مʧ الʺʶاواة الȞʷلॽة والʹʺانات القانʨنॽة. يʛʤʻُ إلى الفʛد في 

  ʥف، ما دام ذلʛʸʱوال ʙعاقʱة الȄʛقلاً، له حʱʶا مॽًنʨانًا قانॽؗ صفهʨام بʤʻا الʚام هʤʻعارض مع الʱلا ي
 ʙى للعقʢعǽُ ʘʽاصة، حʵاء العلاقات الʷة هي الأساس في إنʛʴالإرادة ال ʙالعام أو الآداب العامة. وتُع

،  2024،  حازم علي ماهʡ)1) (  ،ʛاǼعًا شȞلॽًا، وȄُفهʦ بʨصفه تʨافقًا بʧʽ إرادتʧʽ يʱʻُج أثʛًا قانʨنॽًا ملʜمًا
  . )27ص

الʶعي  أبʛزها   ،ʧʽامʤʻال  ʧʽب تقاʡعات جʨهȄʛة  فإن هʻاك  الʺʢʻلقات،  في  الاخʱلاف  ورغʦ هʚا 
لʴʱقȘʽ العʙالة، ومʻع الʹʛر، وضʺان الاسʱقʛار في الʺعاملات. فالقانʨن الʺʙني الʙʴيʘ، خاصة في  

ʲم ،ʙاعʨالق ʧم ʙيʙه العʻم ʦلهʱالفقه الإسلامي، واسǼ ل واضحȞʷǼ ʛتأث ʙة، قॽȃʛول العʙال ʙة "العقʙل قاع



 
 
 
 
 
 

 
50 

 

شȄʛعة الʺʱعاقʙيʧ"، وقاعʙة "الʹʺان Ǽالʱعȑʙ"، وقاعʙة "الʙʽ أمانة"، وغʛʽها مʧ الʺॼادȏ الʱي تʙʶʳُ روح 
  الفقه الإسلامي في تʦॽʤʻ العلاقات الʵاصة. 

إن فهʦ العلاقات الʵاصة في ؗلا الʤʻامʤǽُ ʧʽهʛ أن الॼʱايʧ لʝॽ في الأهʙاف، بل في الʨسائل 
والʺʸادر. فالفقه الإسلامي ǽُعلي مʧ شأن الأخلاق والॽʻة، وʛȄُاعي الॽʶاق الاجʱʺاعي والʙيʻي، بʻʽʺا 

  Șʽفʨʱفإن ال ،ʥة. ومع ذلॽنʨاءات القانʛل والإجȞʷعلى ال ʜ ّؗʛُني يʙʺن الʨلاً، القانʽʴʱʶم ʝॽهʺا لʻʽب
 ʗقʨة، وفي الॽʻيʙها الʱȄʨعلى ه ȍفاʴعى إلى الʶي تʱعات الʺʱʳʺب، خاصة في الʨلʢوم ʧȞʺم ʨبل ه

  ذاته، مʨاكॼة الʨʢʱرات القانʨنॽة العالʺॽة .
 ʛاهʤز مʛأب ʧم ʙعǽُ اصةʵالعلاقات ال ʦॽʤʻني في تʙʺن الʨالفقه الإسلامي والقان ʧʽاخل بʙʱا الʚه
الʱفاعل بʧʽ الأصالة والʺعاصʛة، وʤȄُهʛ أن القانʨن لʝॽ مʛʳد أداة تॽʺॽʤʻة، بل هʨ انعȞاس لفلʶفة 

ʰʡ ʦا لفهॽًخلاً أساسʙم ʙم تُعʨا الʺفهʚا، فإن دراسة هʻه ʧه. ومʺॽʀع وʺʱʳʺاجه  الʨي تʱات الǽʙʴʱعة الॽ
  الȄʛʷʱع في العالʦ العȃʛي والإسلامي، وسʰل تʛȄʨʢه Ǽʺا ʴǽقȘ العʙالة وʨʸȄن الهȄʨة. 

اهʺʱʽها في ؗل نʤام قانʨني، تُعʙ العلاقات الʵاصة حʛʳ الأساس الȑʚ يʻʰُى علॽه الاسʱقʛار   
ȑادʸʱاعي والاقʺʱجʺعة،)(2(الاجʨب ʙʺفي    ح ʛʷُ8ن    ʨ45ص  ،2025ماي(   ȑʚار الʡل الإʲʺفهي ت ،

ʦʤّ مʧ خلاله تعاملات الأفʛاد الʨʽمॽة، مʧ بॽع وشʛاء، وʳǽȂار، وॼʂة، وزواج، وʡلاق، ومʕʶولॽة،   تُ̒
وضʺان، وغʛʽها مʧ صʨر الʱفاعل الʺʙني. وȂذا ؗانʗ القʨانʧʽ العامة تُعʻى بʦॽʤʻʱ العلاقة بʧʽ الفʛد  

قة بʧʽ الأفʛاد أنفʶهʦ، وهي بʚلʥ تʙʶʳُ جʨهʛ الॽʴاة والʙولة، فإن العلاقات الʵاصة تُعʻى بʦॽʤʻʱ العلا
  القانʨنॽة في الʺʱʳʺع .

ʦʤّ الʺعاملات،  في (الفقه الإسلامي)، تʤʴى العلاقات الʵاصة Ǽأهʺॽة Ǽالغة، لʝॽ فقȌ لأنها تُ̒
ه الʨʽمي. فؔل علاقة خاصة، مʧ عقʙ أو  ʨؗه في سلॽʂاʨالله ون ʛد لأوامʛال الفʲʱام ʧع ʛّhبل لأنها تُع

Ȅʛʷال ʙع لʺقاصʹʵǽ أن ʖʳǽ اॽًɺʛة فعلاً شॽعة الإسلامȄʛʷال ʛʤفي ن ʙف، تُعʛʸت  Șʽقʴل تʲعة، م
العʙالة، رفع الʹʛر، وصॽانة الʴقʨق. ومʧ هʻا، فإن أهʺॽة العلاقات الʵاصة في الفقه الإسلامي تॼʻع 
مʨؗ ʧنها وسʽلة لʴʱقȘʽ الʱؔافل الاجʱʺاعي، وضʺان الʴقʨق، ومʻع الʤلʦ، وهي بʚلʥ لʗʶॽ مʛʳد 

ال  ʛʽʺʹال قʰل   ʧم  ʖاقʛُت وديॽʻة  أخلاॽʀة   ȌǼروا بل  قانʨنॽة،   ȌǼرواʙ اॽنʙال في   ʖاسʴُوت يʻي، 
    )87ص ،2025يʨلʨʽ  10رمȑʜ رشاد الॽʷخ، نʛʷُ في )(3(والآخʛة

  ʦʤها معʽى علʻʰُي إذ  القانʨني،  الʤʻام   ʛهʨج ʙتُع الʵاصة  فالعلاقات  الʺʙني)،  (القانʨن  أما في 
الȄʛʷʱعات الʺʙنॽة، مʧ قانʨن الالʜʱامات والعقʨد، إلى قʨانʧʽ الʺلॽؔة والʺʕʶولॽة. وتؔʺʧ أهʺʱʽها في  



 
 
 
 
 
 

 
51 

 

 .ʦة في تعاملاتهॽنʨة القانǽاʺʴال ʦله ʛفʨُوت ،ʦاماتهʜʱوال ʦقهʨد حقʙʴُاد، وتʛة للأفॽنʙʺاة الॽʴال ʦʤّʻُنها تʨك
فالقانʨن الʺʙني يʛʤʻ إلى العلاقات الʵاصة بʨصفها تعʛًʽʰا عʧ الإرادة الʛʴة للأفʛاد، وȄُعلي مʧ شأن  

ات القانʨنॽة الʱي تʴُقȘ الأمʧ القانʨني والاسʱقʛار مʙʰأ "العقʙ شȄʛعة الʺʱعاقʙيʧ"، وȄُعʢي الأولȄʨة للʹʺان
  الاجʱʺاعي.

  ȋنقا في  تʱقاʡع  فʽهʺا  الʵاصة  العلاقات  أهʺॽة  فإن   ،ʧʽامʤʻال  ʧʽب الʺʢʻلقات  اخʱلاف   ʦورغ
  جʨهȄʛة، أبʛزها: 

ʻع الʱعȑʙ على الʴقʨق. -   أنها تʴُقȘ العʙالة بʧʽ الأفʛاد، وتُ̋
ʦʤّ الॽʴاة الʨʽمॽة، وتʨُفʛ إʡارًا قانʨنॽًا للʱعاملات. -   أنها تُ̒
  أنها تʶُهʦ في بʻاء الʲقة بʧʽ أفʛاد الʺʱʳʺع، وتُعʜز الاسʱقʛار الاقʸʱادȑ والاجʱʺاعي.-

 ʦॽʤʻه في تʙاعʨق ʧم ʗʺلهʱاس ʙالفقه الإسلامي، ق ʧʽʻقʱها لʽة، في سعॽȃʛول العʙال ʠعǼ بل إن
الʵاصة  تʺʨز  (  العلاقات  الॽʷخ،  لʻʰان2025رمȑʜ رشاد  بʛʽوت،   ،ʛʷʻلل الʨʴار  دار  ،  )38، ص ، 

"الʛʵاج  Ǽالعقʨد"، وقاعʙة  "الʨفاء  "الʹʛر يʜال"، وقاعʙة  قاعʙة  الʺʙنॽة، مʲل  قʨانʻʽها   ʧʺها ضʱوأدرج
Ǽالʹʺان"، مʺا يʙل على أن الفقه الإسلامي لا ʱʵǽلف في جʨهʛه عʧ القانʨن الʺʙني في إدراك أهʺॽة 

  هʚه العلاقات، وȂن اخʱلف في الأسلʨب والʺʙʸر. 
لفلʶفة  قانʨنॽة، بل هي انعȞاس  أدوات  لʗʶॽ مʛʳد  الʺʢاف،  الʵاصة، في نهاǽة  العلاقات  إن 
الʺʱʳʺع وॽʀʺه، سʨاء ؗانʗ ديॽʻة أو وضॽɻة. ومʧ هʻا، فإن فهʦ أهʺʱʽها في ؗلا الʤʻامǽُ ʧʽعʙ مʙخلاً 

  أساسॽًا لفهॽʰʡ ʦعة الȄʛʷʱع، وسʰل تʛȄʨʢه، وتʴقȘʽ الʨʱازن بʧʽ الأصالة والʺعاصʛة.
Ȟّل رؤʱȄه للإنʶان، والʺʱʳʺع، والعʙالة، والʶلʢة. وʻʽȃʺا   في عʺȘ ؗل نʤام قانʨني، تؔʺʧ فلʶفة تُ̫
يʱأسʝ (الفقه الإسلامي) على مʢʻلقات ديॽʻة وأخلاॽʀة تʛتȌॼ ارتॼاʡًا وثॽقًا Ǽالعقʙʽة، يʢʻلȘ (القانʨن  

  ʧقل، وتُعلي مʱʶم ʧائȞ شأن الإرادة الفʛدǽة والȃʛʳʱة الʺʙني) مʧ فلʶفة وضॽɻة عقلانॽة، تȐʛ الإنʶانؗ 
الإنʶانॽة. هʚا الॼʱايʧ في الʺʢʻلقات لا ǽُعʙ مʛʳد اخʱلاف في الأسلʨب، بل هʨ اخʱلاف جʨهȑʛ في  

.ʦॽʁفة والʛد والʺعʨجʨر الؔلي للʨʸʱال  
فالفقه الإسلامي يʢʻلȘ مʧ (مʛجॽɻة إلهॽة)، ǽعʛʰʱ أن الȄʛʷʱع فعل تعȑʙʰ، وأن الأحȞام الفقهॽة  
لʗʶॽ مʛʳد أدوات تॽʺॽʤʻة، بل هي تʙʽʶʳ لإرادة الله في الأرض. ومʧ هʻا، فإن الإنʶان في الفقه  

ʰُؔار. وتʱال لا الابʲʱالامǼ ʖالʢله، م Șٍلʱم ʨع، بل هȄʛʷʱرًا للʙʸم ʝॽام على  الإسلامي لȞى الأحʻ
مقاصʙ الȄʛʷعة، مʲل حفȎ الʙيʧ، والʻفʝ، والعقل، والʺال، والʶʻل، وهي مقاصʙ تُعʢي للȄʛʷʱع Ǽعʙًا 



 
 
 
 
 
 

 
52 

 

،ص Ǽ،2025غʙاد: جامعة الʻهʧȄʛ،  زʻȄة حʧʽʶ علʨان ()5( أخلاॽًʀا واجʱʺاॽًɺا يʳʱاوز الʺʸلʴة الفʛدǽة
65(  .  

الفȄʛؔة في أوروȃا،  Ǽالʨʲرات   ʛلف تʺامًا، تأثʱʵفي مʶفل فقʙ نʷأ في سॽاق  الʺʙني،  القانʨن  أما 
خاصة Ǽعʙ الʨʲرة الفʛنॽʶة، الʱي ʛّؗسʗ مʙʰأ(فʸل الʙيʧ عʧ الʙولة)، وأعلʗ مʧ شأن العقل ؗʺʙʸر  

رادة الʛʴة هي أساس وحʙʽ للʺعʛفة والȄʛʷʱع. فالقانʨن الʺʙني يȐʛ أن الإنʶان هʨ صانع القانʨن، وأن الإ
  ،ʦث ʧا. ومॽعل ʛالاً لأوامʲʱالح، لا امʸʺازن الʨʱة لʳॽʱصفها نʨا بʻالة هʙالع ʦة. وتُفهॽنʨالعلاقات القان
 ʧيʙالأخلاق وال ʧʽل بʸفȄُاواة، وʶʺة والȄʛʴة للȄʨي الأولʢعȄُد، وʛشأن الف ʧعلي مǽُ نيʙʺن الʨفإن القان

.Ȑʛجهة أخ ʧن مʨالقان ʧʽȃجهة، و ʧم  
هʚا الاخʱلاف في الʺʢʻلقات ǽُفʹي إلى تॼايʧ في الʺفاʦॽʂ الأساسॽة. فʺʲلاً، في الفقه الإسلامي،  
العقʙ يʛʤʻُ إلॽه ؗالʜʱام شʛعي يʛُاقʖ مʧ الله، بʻʽʺا في القانʨن الʺʙني، هʨ مʛʳد تʨافȘ إرادتʧʽ يʱʻُج 

ʕʶولॽة، بʻʽʺا في القانʨن الʺʙني، تُفهʦ أثʛًا قانʨنॽًا. وفي الفقه الإسلامي، الʺلॽؔة تُقǼ ʙّ̔الاسʵʱلاف والʺ
بʨصفها سلʢة مʢلقة للفʛد على الʷيء. حʱى مفهʨم الʹʛر، في الفقه الإسلامي، يʜُال لا لأنه ʵǽُل 

.ʧȄʛق الآخʨقʴǼ لʵǽُ ال لأنهʜُني، يʙʺن الʨا في القانʺʻʽعة، بȄʛʷال ʙالف مقاصʵǽُ ام، بل لأنهʤʻالǼ  
ومع ذلʥ، فإن هʚا الॼʱايʧ لا ǽعʻي اسʴʱالة الʨʱفȘʽ، بل ʤǽُهʛ أن ؗل نʤام ʴǽʺل فلʶفة خاصة  

لهʚه   عʺॽقًا  ا  ً̋ فه  ʖلʢʱي بʻʽهʺا   Șʽفʨʱال وأن  أحȞام  الفلʶفات،Ǽه،   ʧʽʻتق أو  نقل نʨʸص    ، لا مʛʳد 
فالʱؔامل لا يʴʱقȘ إلا حʧʽ يʙُرك الʺʛّʷع أن القانʨن لʝॽ مʛʳد قʨاعʙ، بل هʨ انعȞاس لʛؤȄة الإنʶان  

  للعالʦ، وأن العʙالة لا تʻʰُى فقȌ على الʟʻ، بل على الفلʶفة الʱي تʳʱʻُه.

  الفرع الثاني: مصادر التشريع في الشريعة الإسلامية والقانون المدني.  1.2

ʙʺʱ مʻها القʨاعʙ القانʨنॽة،  ُʁي تʱة الॽة الأساسʜʽ ʛؗال (ةॽɻȄʛʷʱادر الʸʺال) ʙني، تُعʨام قانʤفي ؗل ن
وهي الʱي تʺʻح الʨʸʻص قʨتها الإلʜامॽة وتʙʴُد شʛعʱʽها. وʻʽȃʺا تॼʱايʧ هʚه الʺʸادر بʧʽ الأنʤʺة 

والʙيॽʻة الʺʙني   )80، ص  سعʙʽ رمʹان، دمȘʷ، سʨرȄا(  الʨضॽɻة  والقانʨن  الإسلامي  الفقه  فإن   ،
ان في وجʨد بॽʻة تॽɻȄʛʷة مʤʻʺة، لʻؔها تʱʵلف في ॽʰʡعʱها ومʢʻلقاتها. ʛؗʱʷǽ  

  أولاً: مʶادر الȂʙʵʯع في الȂʙʵعة الإسلامॻة 
  ʙاعʨى على قʻʰُحي الإلهي، وتʨال ʧم ʙʺʱ ُʁة، تॽانȃة رॽɻȄʛʷمة تʨʤʻإلى م ʙʻʱʶة تॽعة الإسلامȄʛʷال

  أصʨلॽة دॽʀقة. وتُقʦʶ مʸادرها إلى قʧʽʺʶ : (مʱفȘ علʽها) و(مʱʵلف فʽها).



 
 
 
 
 
 

 
53 

 

  الʺʸادر الʺʱفȘ علʽها:
1   ʦȄʛؔآن الʛالق .  

     ʙاعʨق مʲل  الॽɺʛʷة،  الأحȞام  أصʨل  على   ȑʨʱʴȄو للȄʛʷʱع،  والأعلى  الأول  الʺʙʸر   ʨوه
  الʺعاملات، العقʨد، الʴقʨق، والʨاجॼات. مʲلاً، قʨله تعالى:   

  )   ǽ"_1ا أيها الʚيʧ آمʨʻا أوفʨا Ǽالعقʨد"_ (الʺائʙة:    
  ǽُعʙ أصلاً في الالʜʱام الʱعاقȑʙ، وȌॼʻʱʶȄُ مʻه قاعʙة الʨفاء Ǽالعقʨد.   
  . الʻʶة الȄʨʰʻة  2

وهي ما صʙر عʧ الʰʻي صلى الله عليه وسلم مʧ قʨل أو فعل أو تقʛȄʛ، وتُعʙ مفʛʶة للقʛآن ومȞʺلة له. مʲلاً،    
Ȟل أساسًا فقهॽًا لʦॽʤʻʱ العلاقات الʵاصة.    أحاديʘ الॽʰع والȃʛا والʹʺان تُ̫

  . الإجʺاع  3
     ʛّhعǽُ مًا، لأنهʜا ملॽًɺʛلاً شʽدل ʙعȄُعي، وʛش ʦȞعلى ح ʧʽمع ʛʸاتفاق علʺاء الأمة في ع ʨوه

  عʧ فهʦ جʺاعي للʨʸʻص. 
  . الॽʁاس  4

وهʨ إلʴاق فʛع Ǽأصل في الʦȞʴ، لاتʴاد العلة بʻʽهʺا. مʲلاً، ॽʀاس الʱأمʧʽ على الʹʺان، أو     
 .ȑʨȃʛض الʛة على القॽؔʻʰاس الʺعاملات الॽʀ  

  الʶʸادر الʯʳʸلف فʻها: 
قʰلʻا، مʚهʖ الʴʸابي)،   تʷʺل  ʧع مʛف، شʛالع الʚرائع،   ʙسلة، سʛʺال الʺʸالح  (الاسʶʴʱان، 

الفقه الإسلامي في   وغʛʽها. وتʙʵʱʶُم هʚه الأدلة في حالات عʙم وجʨد نʟ صȄʛح، وتʤُهʛ مʛونة 
  اسॽʱعاب الʺʙʳʱʶات. 

    ثانॻًا: مʶادر الȂʙʵʯع في القانʦن الʗʸني
صȑʛʰ عʙʰ العʜȄʜ )(7(الʺʙني، بʨصفه نʤامًا وضॽًɻا، ʙʻʱʶǽ إلى مʸادر رسʺॽة ومادǽة  القانʨن 

،ʦॽʂاʛة، ،  إبʛة، وهي:  )،56ص  ،2008القاهॽامʜتها الإلʨق ʖʶʴǼ ʖتʛُت  
  . الȄʛʷʱع   1

القʨانʧʽ الʸادرة عʧ الʶلʢة الॽɻȄʛʷʱة، مʲل قانʨن العقʨد،      وهʨ الʺʙʸر الأساسي، وʷȄʺل 
 ʧʽʻʡاʨʺع الॽʺعلى ج ȘʰʢȄُة، وʛاشॼة مॽʺॽʤʻع أداة تȄʛʷʱال ʙعǽُ .ةॽنʙʺة الॽولʕʶʺن الʨة، وقانॽؔن الʺلʨقان

. ʜʽʽʺدون ت  



 
 
 
 
 
 

 
54 

 

  .العʛف 2
  .ʟʻاب الॽɼ ʙʻه عॽأ إلʳا يُلॽًʡاॽʱرًا احʙʸم ʙعȄُو ،ʦفي تعاملاته ʛقʱاس واسʻاده الʱما اع ʨوه

  مʲلاً، في Ǽعʠ الʺʱʳʺعات، ǽُعǼ ʙʱعʛف تʨزȄع الʺهʨر أو تʛتʖʽ الأولȄʨات في الॽʰع.
  . مॼادȏ الȄʛʷعة الإسلامॽة  3

    ʟʻاب الॽɼ ʙʻها عʽأ إلʳا، يُلॽًʺا رسॽًʡاॽʱرًا احʙʸم ȏادॼʺه الʚه ʙة، تُعॽȃʛول العʙال ʠعǼ في
، ؗʺا هʨ الʴال  )89، ص 1965القاهʛة، دار الʻهʹة العॽȃʛة،    ،عʙʰ الʛزاق الʻʶهʨرȑ   )(8(أو العʛف

في الʺادة الʲانॽة مʧ الʙسʨʱر الʺȑʛʸ، الʱي تʟʻ على أن "مॼادȏ الȄʛʷعة الإسلامॽة هي الʺʙʸر  
  الʛئʶॽي للȄʛʷʱع". 

  . الاجʱهاد القʹائي والفقه القانʨني 4
ا لʛȄʨʢʱ القاعʙة القانʨنॽة،     ً̋ ǽُعʙ تفʛʽʶ القʹاة للʨʸʻص، وما ǽُقʙمه الفقهاء مʧ آراء، مʙʸرًا مه

  خاصة في الʺʶائل الʺʙʳʱʶة.
  جʨهȄʛة مقارنة

  ʙʺʱʶǽُ مʧ الʨحي، وʛȄُاعي الʺقاصʙ الॽɺʛʷة، وȄُعلي مʧ شأن الأخلاق والॽʻة. الفقه الإسلامي: -
ʜ على الȞʷل والإجʛاءات القانʨنॽة.  - ʛؗȄُة، وȃʛʳʱالعقل وال ʧم ʙʺʱʶǽُ :نيʙʺن الʨالقان  
-   ʛهʤǽُ مʺا ،ʟʻاب الॽɼ هاد فيʱة الاجॽʺأهǼ فانʛʱعȄُف، وʛة العॽɻجʛʺǼ انʛّقǽُ ʧʽامʤʻؗلا ال

  إمȞانॽة الʱلاقي بʻʽهʺا. 
فهʦ هʚه الʺʸادر ǽُعʙ مʙخلاً أساسॽًا لفهॽʰʡ ʦعة الȄʛʷʱع في العالʦ العȃʛي، وʶȄُاعʙ في بʻاء   إن

  مʨʤʻمة قانʨنॽة مʱؔاملة تʛُاعي الʨʸʵصॽة الʙيॽʻة، وتʱʶفʙʽ مʧ الȃʛʳʱة الʺʙنॽة الʙʴيʲة. 

  المطلب الثاني: التطبيقات العملية للتوفيق بين النظامين
Ȟّل الإʡار الʺفاॽʂʺي   إذا ؗانʗ الأسʝ الȄʛʤʻة للʨʱفȘʽ بʧʽ الȄʛʷعة الإسلامॽة والقانʨن الʺʙني تُ̫
 ،Șʽفʨʱا الʚقي لهॽʁʴال ʥʴʺال ʙة تُعॽقات العʺلॽʰʢʱفإن ال ،ʧʽامʤʻال ʧʽعة العلاقة بॽʰʡ ʦلفه ʙهʺǽُ ȑʚال

إلى قʨاعʙ قابل  ȏادॼʺل الȄʨʴع على تʛّʷʺال الʱي تʤُهʛ مȐʙ قʙرة  للʻʱفʚʽ، وتʷؔف عʧ حʙود  فهي  ة 
  الانʳʶام أو الʻʱافʛ بʧʽ الʺʛجॽɻة الʙيॽʻة والʺʨʤʻمة الʨضॽɻة. 

الفقه   أحȞام  لʙمج  مʱعʙدة  مʴاولات   ،ʧȄʛʷالع القʛن  بʙاǽات   ʚʻم العॽȃʛة،  الȄʛʷʱعات  شهʙت   ʙلق
الإسلامي ضʺʧ قʨانʧʽ مʙنॽة حʙيʲة، خاصة في الʺʳالات الʱي تʺʝ حॽاة الأفʛاد الʨʽمॽة، مʲل العقʨد، 

الʺʴا الʵاصة. ولʦ تʧؔ هʚه  ولات مʛʳد الʺلॽؔة، الʹʺان، الʺʕʶولॽة ، وغʛʽها مʧ صʨر العلاقات 



 
 
 
 
 
 

 
55 

 

تقʧʽʻ للʨʸʻص الفقهॽة، بل ؗانʗ اجʱهادًا تॽًɻȄʛʷا ʶǽعى إلى صॽاغة قʨاعʙ قانʨنॽة تʱʶلهʦ مʧ روح 
 .ʖȄʛغʱق في الʛة أو تُغȄʨفي اله ȋʛّدون أن تُف ،ʛʸات العॼلʢʱاهى مع مʺʱعة، وتȄʛʷال  

ا بʧʽ الʤʻامʧʽ، ومʻها ما  ًɹ وتʳʱلى هʚه الॽʰʢʱقات في نʺاذج مʱعʙدة، مʻها ما ʤǽُهʛ تʨافقًا واض
ʷȞǽف عʧ صعȃʨة الʨʱفʖʰʶǼ Șʽ اخʱلاف الʺʢʻلقات الفلॽɿʶة أو الʺفاʦॽʂ القانʨنॽة. فعلى سʽʰل الʺʲال،  

ॼوأص الʺʙنॽة،  الʺʕʶولॽة   ʧʽانʨق في  تʽʻʰها   ʦت  ʙق يʜال"  "الʹʛر  قاعʙة  أن   ʙʳن ʠȄʨعʱل أساسًا   ʗʴ
ة الʱي رسʵّها الفقه الإسلامي  ʛؗʱʷʺال ȏادॼʺال ʧم ʙتُع "ʧيʙعاقʱʺعة الȄʛش ʙة "العقʙا قاعʺʻʽر، بʛʹʱʺال

.ʘيʙʴني الʙʺن الʨة في القانȄاوʜال ʛʳح حॼʸُل أن تʰون، قʛق ʚʻم  
كʺا أن Ǽعʠ الʙول، مʲل مʛʸ والأردن، قʙ عʺʙت إلى إدراج أحȞام فقهॽة في قʨانʻʽها الʺʙنॽة، 

)9(مʲل أحȞام الʨقف
الʨصॽة، الؔفالة، والʷفعة، مع إعادة صॽاغʱها  ،  )110، ص2004،    ، بʛʽوتعʙʰ الʦȄʛؔ زʙȄان (  

 Șʽفʨʱأن ال ʛهʤǽُ اʚة. وهॽنʙة مॽة قʹائǼقاʛعها لʹʵُعي، وتȄʛʷʱرج الʙʱاعي الʛُة، تʲيʙة حॽنʨبلغة قان
.ʙفي آنٍ واح ʘيʙʴل وتʽة تأصॽعʺل ʨفي، بل هʛد نقل حʛʳم ʝॽل  

  Ȑʙم ʦॽʽلها، وتقʽلʴعى إلى تʶǽ قات، بلॽʰʢʱه الʚاض هʛعʱإلى اس Ȍف فقʙلا يه ʘʴॼʺا الʚإن ه
 Ȍلʶǽُ ة. ؗʺاʛالأصالة والʺعاص ʧʽازن بʨʱعلى ال ȍفاʴق، والʨقʴالة، وضʺان الʙالع Șʽقʴاحها في تʳن

لॼعʠ الأحȞام   الʹʨء على الǽʙʴʱات الʱي تʨاجه الʺʛّʷع في هʚا الॽʶاق، مʲل صعȃʨة الʅॽʽؔʱ القانʨني
 ،Șʽفʨʱال في مʻهॽʳة   ʛʤʻال إعادة   ʖجʨُي الʺʨʱʶردة، مʺا  الʺʙنॽة   ȏادॼʺال أو تعارضها مع  الॽɺʛʷة، 

  وتʛȄʨʢ أدواته، Ǽʺا ʴǽُقȘ الʱؔامل الȄʛʷʱعي الʺʨʷʻد.

  تنظيم العقود المدنية بين الفقه الإسلامي والقانون الوضعي الفرع الأول:.  2.1

العقʙ، في جʨهʛه، هʨ اتفاق إرادتʧʽ يʷʻُئ الʜʱامًا قانʨنॽًا بʛʡ ʧʽفʧʽ أو أكʛʲ، وهʨ الأداة الأساسॽة  
ل مʧ الفقه الإسلامي  لʦॽʤʻʱ العلاقات الʵاصة في الʺʱʳʺعات. وقʙ حʤي هʚا الʺفهʨم Ǽاهʱʺام Ǽالغ فيؗ 

أفʛز تॼايً̒ا في Ǽعʠ الʱفاصʽل، والقانʨن الʺʙني، لʧؔ ؗل مʻهʺا تʻاوله مʧ زاوȄة فلॽɿʶة مʱʵلفة، مʺا  
  وتʨافقًا في الʺॼادȏ العامة.
  • في الفقه الإسلامي

Ȅʜة، وȄُعʙه مʧ أهʦ أبʨاب الʺعاملات، إلى جانʖ الॼɻادات  ʛؗانة مȞم ʙي للعقʢعǽُ الفقه الإسلامي
والإǽقاعات . وʛʤʻȄُ إلى العقʙ على أنه (تʛʸف شʛعي)  يʛُتʖّ آثارًا ملʜمة، وॽɾ ȋʛʱʷȄُه تʨفʛ الإرادة  

الفقهاء قʨاعʙ دॽʀقة لʹȌॼ الʶلॽʺة، والʛضا، والقʙرة على الʛʸʱف، وانʱفاء الغʛر والʳهالة. وقʙ وضع  
  العقʨد، مʲل:



 
 
 
 
 
 

 
56 

 

- .ʛȄʛاه أو تغʛدون إك ،ʧʽʽفان راضʛʢإلا إذا ؗان ال ʙح العقʸǽ لا :ʙضا أساس العقʛال  
الʨفاء Ǽالعقʨد واجʖ شʛعي: اسʻʱادًا إلى قʨله تعالى: _"ǽا أيها الʚيʧ آمʨʻا أوفʨا Ǽالعقʨد" (الʺائʙة:    -

1 .(  
الॽʻة والʺقʙʸ: تʛُاعى نॽة الʺʱعاقʙيʧ ومقاصʙهʦ، لا مʛʳد الألفاȍ، وهʨ ما ǽُعʛف Ǽقاعʙة "العʛʰة   -

  في العقʨد للʺقاصʙ والʺعاني لا للألفاȍ والʺॼاني".
ا أو جهالة في مʴل العقʙ، حʺاǽةً للʛʢف    - ً̫ الغʛر والʳهالة: يʢॼُل العقʙ إذا تʹʺʧ غʛرًا فاح

  الأضعف.
وقʙ صّ̒ف الفقهاء العقʨد إلى أنʨاع مʱعʙدة، مʻها العقʨد اللازمة، والعقʨد الʳائʜة ، والعقʨد الʺʨقʨفة،  
ǽُقʛّ بʨجʨد عقʨد غʛʽ مʶʺاة، ما دام   الفقه الإسلامي  أن  إلʜامʱʽه. ؗʺا   Ȑʙام ومʜʱعة الالॽʰʡ ʖʶʴǼ

ʳʱʶʺعاب الॽʱة في اسʛʽʰؗ ونةʛم ʛهʤǽُ عة، مʺاȄʛʷالف الʵǽ نها لاʨʺʹات.مʙ  
  • في القانʨن الʺʙني 

قانʨني، وʻʰȄُى على مʙʰأ   ʛأث إرادتʧʽ على إحʙاث   Șافʨأنه تǼ  ʙالعق الʺʙني، ॽُɾعʛّف  القانʨن  أما 
(سلʢان الإرادة)، الǽُ ȑʚعʢي للأفʛاد حȄʛة الʱعاقʙ ضʺʧ حʙود الʤʻام العام والآداب. وȋʛʱʷȄُ لʴʸة  

:ʙالعق  
  الأهلॽة القانʨنॽة: أن ʨȞǽن الʛʢفان قادرʧȄ على الʛʸʱف قانʨنًا.-
-.ʝॽلʙʱاه، والʛوالإك ،Ȍالغل ʧخالٍ م :ʦॽلʶضا الʛال  
  الʺʴل الʺʛʷوع: ʖʳǽ أن ʨȞǽن مʨضʨع العقʙ مʛʷوعًا ومʺȞً̒ا. -
  الʖʰʶ الʺʛʷوع: أȑ الغاǽة مʧ العقʖʳǽ ʙ أن تʨؔن قانʨنॽة.-

  ʙل عقʲامًا خاصة، مȞع أحʨي لؔل نʢعȄُو ،(اةʺʶم ʛʽاة وغʺʶم) د إلىʨني العقʙʺن الʨالقان ʦ ّʁ وȄُق
الة، وغʛʽها. ؗʺا ǽُقʛّ بʨجʨد عقʨد إذعان، حʘʽ لا تʨؔن الإرادة مʱؔافʯة،  ʨؗار، الʺقاولة، الʳǽع، الإॽʰال

  وʵȄُʹعها لʛقاǼة قʹائॽة لʹʺان العʙالة. 
  نقاȋ الʱلاقي والاخʱلاف • 

 :ʧʽامʤʻال ʧʽة بȄʛهʨعات جʡاك تقاʻلقات، فإن هʢʻʺلاف الʱاخ ʦرغ  
  الʨفاء Ǽالعقʨد: مʙʰأ مʛʱʷك، ǽُعʙ أساسًا في الفقه الإسلامي والقانʨن الʺʙني. -
  الʛضا والأهلॽة: ؗلا الʤʻامȋʛʱʷǽ ʧʽ وجʨد إرادة سلॽʺة وأهلॽة قانʨنॽة. -
  الغʛر والʳهالة: يʢॼُل العقʙ في ؗلا الʤʻامʧʽ إذا شاǼه الغʺʨض أو الʱʹلʽل.  -



 
 
 
 
 
 

 
57 

 

(الȞʷل   على   ʜ ّؗʛُي الʺʙني  القانʨن  بʻʽʺا   ،(ʙʸوالʺق (الॽʻة  مʧ شأن  ǽُعلي  الإسلامي  الفقه   ʧؔل
والإجʛاءات) . ؗʺا أن الفقه الإسلامي يʛُاعي الॼعʙ الأخلاقي والʙيʻي، وʵȄُʹع العقʨد لʺقاصʙ الȄʛʷعة، 

 ʨص الʨʸʻعلى ال ʙʺʱعȄُن والأخلاق، وʨالقان ʧʽل بʸفǽُ نيʙʺن الʨا القانʺʻʽة.بॽɻض  
 • ʧʽامʤʻال ʧʽب Șʽفʨʱال  

ʙة،   لقॽنʨة بلغة قانॽد الفقهʨالعق ʧʽʻخلال تق ʧم ،ʧʽامʤʻال ʧʽب Șʽفʨʱة إلى الॽȃʛعات العȄʛʷʱال ʗسع
، والʷفعة )  151، ص، لʻʰان2004عʙʰ الʦȄʛؔ زʙȄان ،  ()10(مʲل إدراج أحȞام الॽʰع، الإʳǽار، الؔفالة

في القʨانʧʽ الʺʙنॽة، مع مʛاعاة الʺॼادȏ الʺʙنॽة الʙʴيʲة. ؗʺا تʦ اعʱʺاد قʨاعʙ فقهॽة مʲل "العقʙ شȄʛعة 
  ،"ʧيʙعاقʱʺوال ʝॽل Șʽفʨʱأن ال ʛهʤǽُ ن، مʺاʨص القانʨʸن ʧʺالʹʺان"، ضǼ اجʛʵال"، و"الʜر يʛʹال"

  مʛʳد تقاʡع نȑʛʤ، بل مʺارسة تॽɻȄʛʷة واقॽɻة.
الفقهॽة     ȌǼاʨʹال  ʧʽب وȄقارن  والإʳǽار،  الॽʰع   ʙؗعق العقʨد   ʧم نʺاذج  الفʛع  هʚا  ʱʶǽعʛض 

  والʨʸʻص الʺʙنॽة. 

  المسؤولية المدنية والضمان في الفقه الإسلامي والقانون المدني الفرع الثاني:.  2.2

ʦʤّ العلاقات الʵاصة بʧʽ الأفʛاد، فهي   القانʨنॽة الʱي تُ̒  ʦॽʂالʺفا ʦأه ʧة مॽنʙʺة الॽولʕʶʺال ʙتُع
الأداة الʱي تʙʴُد مʱى ʨȞǽن الʟʵʷ ملʜمًا ʛʰʳǼ الʹʛر الȑʚ ألʴقه Ǽالغʛʽ، سʨاء ؗان ذلʥ نʳॽʱة  

مي، فهʨ الʺفهʨم إخلال Ǽعقʙ، أو ʖʰʶǼ فعل ضار خارج نʢاق الʱعاقʙ. أما الʹʺان في الفقه الإسلا
 ʛʽا أو غʛًاشॼاء ؗان مʨه، سॽɾ ʖʰʶت ȑʚر الʛʹال ʛʰʳǼ ʟʵʷام الʜʱال ʧع ʛّhعȄُة، وॽولʕʶʺالʺقابل لل

  مॼاشʛ، عʺʙًا أو خʢأً، وهʨ مʧ صʺʦॽ الأحȞام الفقهॽة الʱي تʻاولها العلʺاء مʚʻ القʛون الأولى. 
 ،ʦॽʂة، والʺفاॽɿʶلقات الفلʢʻʺق، فإن الʨقʴة الǽالة وحʺاʙالع Șʽقʴʱعى لʶǽ ʧʽامʤʻأن ؗلا ال ʦورغ
الȄʛʷعة   ʧʽب  Șʽفʨʱال لفهॽʰʡ ʦعة  الʺʨضʨع ضʛورة  هʚا  دراسة  ʳǽعل  مʺا  بʻʽهʺا،  تʱʵلف  ان،  والأرؗ

  الإسلامॽة والقانʨن الʺʙني. 
  أولاً: الʓʴʸولॻة والʸʷان في الفقه الإسلامي 

الʜʱام شʛعي ʛʰʳǼ   في  ʨالʹʺان"، وه" الʺʙنॽة ʢʸʺǼلح  الʺʕʶولॽة   ʧع ʛّhعǽُ الإسلامي،  الفقه 
الʹʛر الȑʚ لǼ Șʴالغʛʽ، وȄُعʙ مʧ (خʢاب الʨضع)، أȑ أن الʷارع يʛُتʖّ علॽه أثʛًا قانʨنॽًا ʛʳʺǼد 

مʲل   ʱعʙدة،تʴقȘ الʖʰʶ، دون الʴاجة إلى قʙʸ أو نॽة. وقʙ تʻاول الفقهاء هʚا الʺفهʨم في أبʨاب م
 :ʧʽʽʶॽرئ ʧʽعʨن ʧʽوا بʜʽوان، ومʙالإتلاف، والع ،ʖʸات، الغǽاʻʳال  



 
 
 
 
 
 

 
58 

 

ضʺان العقʙ: وهʨ ما يʛʱتʖ على إخلال أحʛʡ ʙفي العقǼ ʙالʜʱاماته، مʲل عʙم تʶلʦॽ الʺॽʰع، أو    -
  الإخلال ʛʷǼوȋ الإجارة.

-   ȑʙعʱل الإتلاف، أو الʲم ،ʙاق العقʢعلى فعل ضار خارج ن ʖتʛʱما ي ʨوان: وهʙضʺان الع
  على مال الغʛʽ، أو الʖʰʶʱ في ضʛر. 

ʙان للʹʺان:  وق   وضع الفقهاء ثلاثة أرؗ
  . الʹʛر: لا ضʺان إلا إذا تʴقȘ ضʛر فعلي . 1
  . الʱعȑʙ أو الʱقʛʽʸ: وهʨ الفعل الǽُ ȑʚفʹي إلى الʹʛر ، سʨاء ؗان عʺʙًا أو خʢأً. 2
  . الإفʹاء إلى الʹʛر: أȑ العلاقة الॽʰʰʶة بʧʽ الفعل والʳॽʱʻة. 3

ʧاب:  ومॼا الʚة في هʵاسʛة الॽالفقه ʙاعʨالق  
  "الʺॼاشʛ ضامʧ وȂن لʦ يʱعʺʙ، والʺʖʰʶʱ لا ʧʺʹǽ إلا إذا ؗان مʱعǽًʙا".  -
  "الʹʛر يʜال".  -
  "لا ضʛر ولا ضʛار".  -

ȎلاحȄُي    وʰʸل ضʺان الʲم ،ʙʸد قʨم وجʙى في حالة عʱالʹʺان حǼ ʛّقǽُ الفقه الإسلامي أن 
ʺا ǽُقʛّ الفقهاء   ؗ.ȑʙعʱر والʛʹال Șقʴفي تȞǽ غ، بلʨلʰه العقل أو الॽɾ ȋʛʱʷǽُ ن، لأن الʹʺان لاʨʻʳʺوال

 ُǽ ما ʨفة، وهॽʣʨأداء ال ʧا ع ًr نȄʛʤة الʺʕʶولॽة   ॼʷهʕʶʺǼولॽة الʺʨʰʱع عʧ فعل تاǼعه، إذا ؗان الفعل نات
  عʧ فعل الغʛʽ في القانʨن الʺʙني.

ثانॽًا: الʺʕʶولॽة الʺʙنॽة في القانʨن الʺʙني : في القانʨن الʺʙني، تُعʛّف الʺʕʶولॽة الʺʙنॽة Ǽأنها  
 :ʧʽعʨإلى ن ʦʶقʻوت ،(فعل ضارǼ ني أوʨام قانʜʱالǼ إخلال ʧاتج عʻر الʛʹال ʛʰʳǼ امʜʱالال)  

-   ʚʽفʻʱفي ال ʛʽأخʱل الʲاماته، مʜʱالǼ ʙفي العقʛʡ ʙإخلال أح ʧأ عʷʻي تʱة: وهي الǽʙة العقॽولʕʶʺال
 .ʖʽالʺع ʚʽفʻʱأو ال  

أو    - الإهʺال،  مʲل   ،ʙالعق نʢاق  خارج  فعل ضار   ʧع تʷʻأ  الʱي  وهي  الʱقȄʛʽʸة:  الʺʕʶولॽة 
.ʛʽالغǼ ارʛأو الإض ،ȑʙعʱال  

ان:  وتقʨم   الʺʕʶولॽة الʺʙنॽة على ثلاثة أرؗ
  . الʢʵأ: وهʨ الʶلʨك غʛʽ الʺʛʷوع، سʨاء ؗان عʺʙًا أو إهʺالاً.1
  . الʹʛر: ʖʳǽ أن ʨȞǽن ضʛرًا حॽًʁॽʁا، مادǽًا أو معȄًʨʻا. 2
  . علاقة الॽʰʰʶة: أȑ أن ʨȞǽن الʹʛر نʳॽʱة مॼاشʛة للʢʵأ.3



 
 
 
 
 
 

 
59 

 

ʜʽʺȄُة   وॽولʕʶʺال  ʧʽȃو الʢʵأ،  إثॼات   ʖلʢʱت الʱي  (الॽʯʢʵة)،  الʺʕʶولॽة   ʧʽب الʺʙني  القانʨن 
ʺا هʨ الʴال في مʕʶولॽة  (الʺʨضॽɺʨة) الʱي تقʨم على تʴقȘ الʹʛر فقȌ، دون الʴاجة لإثॼات الʢʵأ،ؗ 

، ص ʛʡ ،  ،2015ابلʝ، دار الȞʴʺة،  علي مʜʵوم الʨʱمي( )11(حارس الأشॽاء أو الʺʱʻج الʻʸاعي
23( .  

أبʻائهʦ   كʺا أفعال   ʧع ʧيʙالʨال الʺʨʰʱع عʧ فعل تاǼعه، ومʕʶولॽة  الʺʙني ʕʶʺǼولॽة  القانʨن   ʛّقǽُ
ʛ، ومʕʶولॽة أصʴاب العʺل عʧ أفعال مʣʨفʽهʦ، وهي مʕʶولॽة تقʨم على فʛؔة الإهʺال في الʛقاǼة  ّy القُ

  أو الإشʛاف، لا على الفعل ذاته. 
 • ʧʽامʤʻال ʧʽب Șʽفʨʱال  

ʙخلال: لق ʧم ʧʽامʤʻال ʧʽب Șʽفʨʱة إلى الॽȃʛعات العȄʛʷʱال ʗسع  
- ."ʧضام ʛاشॼʺال"، و"الʜر يʛʹل "الʲني ، مʙʺن الʨص القانʨʸن ʧʺة ضॽفقه ʙاعʨإدراج ق  
ʺا في قانʨن الʺʕʶولॽة عʧ الʺʳʱʻات.   -   تʻʰي نȄʛʤة الʹʺان في حالات الʺʕʶولॽة الʺʨضॽɺʨة،ؗ 
الاعʛʱاف Ǽالʺʕʶولॽة عʧ فعل الغʛʽ، ؗʺا في مʕʶولॽة الʺʨʰʱع، وهي مʙʺʱʶة مʧ قاعʙة "العاقلة"    -

  في الفقه الإسلامي.
ʙالفقه    وق أن  الʜحʽلي،  وॼʂة  للʨʱؗʙر  الʹʺان"  "نȄʛʤة  ʱؗاب  مʲل  الʺقارنة،  الʙراسات  أʣهʛت 

ة للʛʷʻ، الȄʛاض،  2014،  العʜاوȑ فارس    () 12(الإسلامي ʱʺǽلʥ مʨʤʻمة مʱؔاملة للʺʕʶولॽة ʨؗدار الأل ،
، تʛُاعي الॼعʙ الأخلاقي والʙيʻي، وتʴُقȘ العʙالة الاجʱʺاॽɺة، مʺا  )98، صالʺʺلؔة العॽȃʛة الʶعʨدǽة  

الʤʻامʧʽ لʝॽ فقȌ مʺȞً̒ا، بل هʨ ضʛورة تॽɻȄʛʷة في    ʧʽب Șʽفʨʱال أن   ʗʰʲُعاتيʺʱʳʺة   الॽالإسلام
  الʺعاصʛة. 

انʳʶامها مع    Ȑʙال"، ومʜي "الʹʛر  قاعʙة  والʱعʠȄʨ، مʲل  قʨاعʙ الʹʺان  الʹʨء على   Ȍلʶǽ
  مفاʦॽʂ الʺʕʶولॽة الʺʙنॽة الʙʴيʲة. 

 تعʚȂʚ الʱانʔ الॻʮʠʯقي مʥ خلال الʸقارنة بʥʻ القʦانʥʻ الʗʸنॻة العॻȁʙة والʹʦʶص الفقهॻةثالʰاً : 

مʧ أجل تعʜȄʜ الʳانʖ الॽʰʢʱقي للʨʱفȘʽ بʧʽ الȄʛʷعة الإسلامॽة والقانʨن الʺʙني، ʧȞʺǽ الاسʱفادة 
 ʧةمॽȃʛة العॽنʨاذج القانʺʻا  الʺॽة، لا سॽɻȄʛʷʱصها الʨʸلاقي في نʱا الʚت هʙ ّʁ القانʨن الʺʙني الʱي ج

 ȑʛʸʺاقي والʛها  العʱاغॽام الفقه الإسلامي في صȞأح ʗʺلهʱي اسʱال ʧʽانʨز القʛأب ʧان مʙّعǽُ ʧيʚالل ،
Ǽالʱعاون    عʙʰ الʛزاق الʻʶهʨرȑ ، الȑʚ أعʙّ مʨʶدته  م1951فالقانʨن الʺʙني العʛاقي الʸادر سʻة  .الʙʴيʲة



 
 
 
 
 
 

 
60 

 

مع نॼʵة مʧ الفقهاء، جاء في مقʙمʱه أنه اسʙʻʱ إلى “روح الȄʛʷعة الإسلامॽة ومقاصʙها العامة”، مʺا 
ا مع القʨاعʙ الفقهॽة الʺʱʶقʛة ًɹ ʛًʽʲا مʧ مʨاده تعʝȞ تʢاǼقًا واض ʗ    .جعلؗ  ّy  الʺادةفعلى سʽʰل الʺʲال، ن

ؗل مʧ سʖʰ ضʛرًا للغʛʽ يلʜم بʱعȄʨʹه، ولʨ ؗان غʛʽ   :مʧ القانʨن الʺʙني العʛاقي على أن (204)
، الॼاب 1951لʻʶة    40القانʨن الʺʙني العʛاقي رقʦ    ( ”.)13( مʺʜʽ مʱى ؗان الʹʛر قʙ نʱج مʧ فعله

 .)204الأول، الفʸل الʲاني، الʺادة 
 :وهʚا الǽُ ʟʻعʙ تॽʰʢقًا مॼاشʛًا لقاعʙة فقهॽة أصʽلة وردت في ʖʱؗ الفقه الإسلامي، وهي قاعʙة

نȄʛʤة وॼʂة الʜحʽلي،  )(14(”.الʺॼاشʛ ضامʧ وȂن لʦ يʱعʺʙ، والʺʖʰʶʱ لا ʧʺʹǽ إلا إذا ؗان مʱعǽًʙا"
ان يʱفقان على أن مʛʳد   فالʺʙʰأ).112، ص 1998، دار الفʛؔ، دمȘʷ،  الʹʺان في الفقه الإسلامي

تأثʛʽ الفقه تʴقȘ الʹʛر يʨجʖ الʹʺان، دون حاجة لإثॼات القʙʸ أو الॽʻة، وهʨ ما ǽعʝȞ بʨضʨح  
ʗ    .في الȄʛʷʱعات العॽȃʛة الʙʴيʲة  الإسلامي على بʻاء الȄʛʤʻة الʺʙنॽة للʺʕʶولॽة ّy  (146) الʺادةؗʺا ن

 تعʙيله إلا Ǽاتفاق الʛʢفʧʽ أو  العقʙ شȄʛعة الʺʱعاقʙيʧ، فلا ʨʳǽز نقʹه ولا":مʧ القانʨن ذاته على أن 
، الॼاب الʲاني، الفʸل  1951لʻʶة    40القانʨن الʺʙني العʛاقي رقʦ  (  ”.) 13(للأسॼاب الʱي ǽقʛرها القانʨن 

  ). 146الأول، الʺادة 

  الʳاتʸة
ʙعǼ   ȏادॼة ومॽعة الإسلامȄʛʷام الȞأح ʧʽب Șʽفʨʱة للॽقات العʺلॽʰʢʱة والȄʛʤʻال ʝاض الأسʛعʱاس

القانʨن الʺʙني، يʱʹح أن العلاقة بʧʽ الʤʻامʧʽ لʗʶॽ علاقة تʻاقʠ مʢلȘ، بل هي علاقة تؔامل 
قʨاعʙ مʛنة  ʙّممʛʷوǼ ȋفهʦ عʺȘʽ لॽʰʢعة ؗل مʻهʺا. فالȄʛʷعة الإسلامॽة، ʨʤʻʺǼمʱها الفقهॽة الغॽʻة، تُق

القانʨن الʺʙني إلى   وعادلة لʦॽʤʻʱ العلاقات الʵاصة، تʙʻʱʶ إلى مقاصʙ شॽɺʛة سامॽة، بʻʽʺا ʶǽعى 
  تʴقȘʽ العʙالة مʧ خلال قʨاعʙ وضॽɻة مʛʳدة، تʛُاعي الʨʢʱرات الاجʱʺاॽɺة والاقʸʱادǽة. 

ʙوق   ʧȞʺم  ʧʽامʤʻال  ʧʽب  Șʽفʨʱال أن  العॽȃʛة  الʙول   ʧم  ʙيʙالع في  الॽɻȄʛʷʱة  الȃʛʳʱة  أʣهʛت 
وضʛورȑ، شʢȄʛة أن يʦʱ ذلʥ وفȘ مʻهॽʳة علʺॽة تʛاعي الʨʸʵصॽة الʲقاॽɾة والʙيॽʻة، وتʧʶʴُ اسʙʵʱام  

  أدوات الʱقʧʽʻ والاجʱهاد، دون الʨقʨع في الʨʺʳد الفقهي أو الانʰهار Ǽالʻʺاذج الغॽȃʛة.
هʚا الʨʱفȘʽ لا ǽُعʙ مʛʳد خॽار تȄʛʷعي، بل هʨ اسʳʱاǼة لʴاجة مॽɻʺʱʳة عʺॽقة، تʶعى إلى   إن

 .ʛʸالع ʖاكʨȄة، وȄʨن الهʨʸȄالة، وʙالع Șقʴǽُ نيʨام قانʤاء نʻب  

 الʹʯائج 



 
 
 
 
 
 

 
61 

 

1 .   ȑʛؔوع فʛʷم ʨلي، بل هȞع شʡد تقاʛʳم ʝॽني لʙʺن الʨة والقانॽعة الإسلامȄʛʷال ʧʽب Șʽفʨʱال
مʱؔامل الॽɺʛʷة وتȄʛʷعي  الʨʸʻص   ʧم الʺʙʺʱʶة  الأصالة   ʧʽب الʳʺع  مʴاولة  على  ǽقʨم   ،

 .والʺقاصʙ الؔلॽة، والʺعاصʛة القائʺة على القʨاعʙ القانʨنॽة الʨضॽɻة الʺʤʻʺة للعلاقات الʵاصة
2 . ʧʽامʤʻال ʧʽة ب ʛؗʱʷʺال ʙالʺقاص ʧع مॼʻت Șʽفʨʱة للȄʛʤʻال ʝالأس Ȏالة، حفʙالع Șʽقʴل تʲم ،

الʴقʨق، رفع الʹʛر، وضʺان اسʱقʛار الʺعاملات. وهʚه الʺقاصʙ تُعʙّ جʛًʶا يȌȃʛ بʧʽ الʺʛجॽɻة 
 .الإلهॽة في الفقه الإسلامي والʺʻهج العقلي في القانʨن الʺʙني

وثʛاء اجʱهاداته الʺʚهॽʰة تʺʲل قاعʙة صلॼة لاسॽʱعاب الʨʢʱرات القانʨنॽة  مʛونة الفقه الإسلامي . 3
الʺعاصʛة، دون الإخلال ʨʳǼهʛ الʨʸʻص الॽɺʛʷة، مʺا ʳǽعل الȄʛʷعة الإسلامॽة قادرة على  

ʛʸة العॼاكʨم. 
؛ فالʛʽʲؔ مʧ القانʨن الʺʙني العȃʛي، وخاصة القانʨن العʛاقي ، تأثʛ بʨضʨح Ǽالفقه الإسلامي . 4

قʨاعʙه، مʲل "العقʙ شȄʛعة الʺʱعاقʙيʧ" و"الʹʛر يʜال"، لها جʚور فقهॽة أصʽلة تʦ تقʻʽʻها بلغة 
 .وضॽɻة حʙيʲة

ʜ  الفقه الإسلامي ǽُعلي مʧ شأن الॽʻة والʺقʙʸ والॼعʙ الأخلاقي في العلاقات الʵاصة . 5 ّؗʛا يʺʻʽب ،
ا بل اخʱلافًا في الʺʻهج،  ً́ القانʨن الʺʙني على الȞʷل والإرادة القانʨنॽة، وهʚا الॼʱايʧ لا ǽُعʙ تʻاق

 .ʧȞʺǽ تʳاوزه مʧ خلال الʱؔامل الʺʻهʳي
العʺلي . 6  Șʽفʨʱال إمȞانॽة   ʗʱʰأث العॽȃʛة  الॽɻȄʛʷʱة  القانʨن   الʳʱارب   ȏادॼعة ومȄʛʷال بʧʽ أحȞام 

القانʨن  في  بʨضʨح   ʙ ّʁ ʳت ما   ʨوالʹʺان، وه والʺʕʶولॽة  العقʨد   ʧاديॽم في  خاصة  الʺʙني، 
 .1951الʺʙني العʛاقي لʻʶة 

، تʴافȎ على الʦॽʁ  الʨʱفȘʽ بʧʽ الʤʻامʶǽ ʧʽهʦ في بʻاء هȄʨة قانʨنॽة عॽȃʛة إسلامॽة معاصʛة . 7
العʙالة    Șقʴǽ مʺا  والإجʛاءات،  الॽʸاغة  في  الغȃʛي  القانʨني  الʨʢʱر   ʧم  ʙʽفʱʶوت الʙيॽʻة، 

 .Ǽʺفهʨمها الʷامل

 الʦʯصॻات  
الʳامॽɻة . 1 القانʨنॽة  الʺʻاهج   ʛȄʨʢت    ʧʽانʨوالق الإسلامي  الفقه   ʧʽب مقارنة  دراسة  تʷʺل   ʘʽʴǼ

الالʱقاء    ȋنقا واسʲʱʺار   ʧʽامʤʻال ؗلا   ʦفه على   ʧȄالقادر  ʧʽʽنʨالقان  ʧم جʽل  لʯʷʻʱة  الʺʙنॽة، 
 .بʻʽهʺا



 
 
 
 
 
 

 
62 

 

في وضع القʨانʧʽ الʙʴيʲة، ولʝॽ مʛʳد   تॽʳʷع الʺʛّʷعʧʽ العʛب على اسʱلهام مقاصʙ الȄʛʷعة . 2
ʙيʙʳʱات والॼʲال ʧʽازن بʨʱلʹʺان ال ʥة، وذلॽص الفقهʨʸʻنقل ال. 

القʨانʧʽ الʺʙنॽة العॽȃʛة . 3 الʱي ʧȞʺǽ تعʙيلها لʨʱʱافȘ أكʛʲ مع    إعادة الʛʤʻ في Ǽعʠ نʨʸص 
 .الʺॼادȏ الॽɺʛʷة العامة، خʨʸصًا في مʳالات الأسʛة، الʺعاملات الʺالॽة، والʺʕʶولॽة الʺʙنॽة

بʧʽ الفقه الإسلامي والقانʨن الʨضعي في مʛاكʜ الʨʴॼث والʳامعات،   تعʜȄʜ الʙراسات الʺقارنة . 4
 .لإنʱاج مʷارȄع قʨانʧʽ نʺʨذجॽة قائʺة على روح الȄʛʷعة ومʻهج القانʨن الʺʙني

في الʨʱفȘʽ بʧʽ الʤʻامʧʽ، ودراسة ॽɿॽؗة    الاسʱفادة مʧ الȃʛʳʱة العʛاॽʀة والʺȄʛʸة ʻؗʺاذج رائʙة . 5
 .صॽاغة نʨʸص قانʨنॽة حʙيʲة مʙʺʱʶة مʧ القʨاعʙ الفقهॽة الʛاسʵة 

الʳʺاعي . 6 الʺʕسʶي  ة، تʛُاجع وتʙʴُث   تفعʽل الاجʱهاد  ʛؗʱʷة مॽنʨة وقانॽات فقهʯʽخلال ه ʧم
 .القʨانǼ ʧʽʺا يʦʳʶʻ مع الʨʢʱر الاجʱʺاعي والʱقʻي

الʺʙني . 7 الȄʛʷʱع  في  الأخلاقي   ʙعॼالǼ الʴقʨق الاهʱʺام   ʦॽʤʻت على  القانʨن   ʛʸʱقǽ ʘʽʴǼ لا   ،
 .والالʜʱامات، بل يʛُاعي الʦॽʁ الʱي تʦȞʴ الʶلʨك الإنʶاني ؗʺا هʨ الʴال في الفقه الإسلامي

الؔلاسॽȞॽة . 8 الفقهॽة  للʨʸʻص  العلʺॽة  والॽʁʴʱقات  الʛʱجʺات  مʨضʨعات    تॽʳʷع   ʗاولʻت الʱي 
  .العقʨد والʹʺان والʺʕʶولॽة، بهʙف تʛʽʶॽ الاسʱفادة مʻها في الॽʸاغات القانʨنॽة الʙʴيʲة

  الʶʸادر 
]1[ ȋ ،(ةȄرʨʱسʙص الʨʸʻة والॽعة الإسلامȄʛʷال Șʽʰʢت) ،ʛهʹة  1حازم علي ماهʻة، دار الʛالقاه،

 . 2024العॽȃʛة، 
حʺʙ بʨجʺعة، "أثʛ الفقه الإسلامي في القʨانʧʽ الʺʙنॽة للʙول العॽȃʛة"، مʨقع حʨارات الȄʛʷعة   ]2[

في    ʛʷُن ،  2025مايʨ    8والقانʨن، 
]https://hewarat.org](https://hewarat.org/index.php/2023-09-21-

15-43-50/item/973-2025-05-08-13-13-32 .  
رمȑʜ رشاد الॽʷخ، "مॼادȏ الȄʛʷعة الإسلامॽة مʙʸر للقانʨن الʺʙني"، مʨقع حʨارات الȄʛʷعة   ]3[

في    ʛʷُن ،  2025يʨلʨʽ    10والقانʨن، 
]https://hewarat.org](https://hewarat.org/index.php/2023-09-21-

15-43-50/item/997-2025-07-10-17-39-40 .(  
، دار الʨʴار  2025رمȑʜ رشاد الॽʷخ، مॼادȏ الȄʛʷعة الإسلامॽة مʙʸرًا للقانʨن الʺʙني، تʺʨز   ]4[



 
 
 
 
 
 

 
63 

 

  .للʛʷʻ، بʛʽوت، لʻʰان
زʻȄة حʧʽʶ علʨان، "تأثʛʽ الȄʛʷعة الإسلامॽة على القانʨن الʺʙني العʛاقي في تʻفʚʽ العقʙ"، مʳلة  ]5[

  . Ǽ،2025غʙاد: جامعة الʻهʧȄʛ،  3، العʙد 12جامعة الʻهʧȄʛ، الʺʳلʙ  –كلॽة الʴقʨق 
  .، دار الفʛؔ، دمȘʷ، سʨرȄا1989سعʙʽ رمʹان، الȄʛʷعة الإسلامॽة والقانʨن،  ]6[
]7[  ȋ ،(أة في الإسلام: دراسة مقارنةʛʺة للǽادʸʱق الاقʨقʴال) ،ʦॽʂاʛإب ʜȄʜالع ʙʰع ȑʛʰة،  1صʛالقاه،

  . .2008دار الفʛؔ العȃʛي، 
،القاهʛة، دار الʻهʹة العॽȃʛة، 1عʙʰ الʛزاق الʻʶهʨرȑ، (الʨسȌॽ في شʛح القانʨن الʺʙني)، ج ]8[

1965 .  
]9[ ȋ ،(ةॽعة الإسلامȄʛʷراسة الʙخل لʙʺال) ،انʙȄز ʦȄʛؔال ʙʰسالة،  ،    3عʛة الʶسʕوت: مʛʽ2004ب.  
  . ، مʕسʶة الʛسالة، بʛʽوت، لʻʰان2004عʙʰ الʦȄʛؔ زʙȄان، الʺʙخل لʙراسة الȄʛʷعة الإسلامॽة،   ]10[
علي مʜʵوم الʨʱمي، (حʺاǽة الأʡفال أثʻاء الʜʻاعات الʺʶلʴة: دراسة مقارنة بʧʽ الفقه الإسلامي   ]11[

ȋ ،(انيʶولي الإنʙن الʨة،  1والقانʺȞʴدار ال ،ʝابلʛʡ ،2015 .  
الʛʷعي،   ]12[  ʦȞʴال Ǽالقانʨن وماॽʂة  الȄʛʷعة  العʜاوȑ، علاقة  للʛʷʻ،  2014فارس  ة  ʨؗالأل ، دار 

 . لȄʛاض، الʺʺلؔة العॽȃʛة الʶعʨدǽةا
 .3015الʙȄʛʳة الʛسʺॽة العʛاॽʀة، العʙد  .١٩٥١لʻʶة   ٤٠قانʨن مʙني رقʦ  .(1951) .العʛاق ]13[
و ]14[ وأدلʱّه .(1997) .الʜحʽلي،  الإسلامي  الفȋ)4ʛؔ.    الفقه  دار   :Șʷدم  .(. 

 
  

 


